Johannes Duns Scotus —
De diepzinnige Schot

Mark Shaw

Thomas M. Ward

Ordered by Love

An Introduction to John Duns Scotus
New York: Angelico Press, 2022

174 pagina’s

ISBN 9781621388814

Johannes Duns Scotus (1265/66-1308) was
één van de grootste filosofische theologen
van de middeleeuwen. Deze diepzinnige
franciscaan, atkomstig van de Schotse plaats
Duns, wordt dan ook de Doctor Subtilis ge-
noemd. Toch is Scotus tegenwoordig relatief
onbekend, mede vanwege de bekendheid van
een andere grote middeleeuwer: Thomas van
Aquino. Naar de mening van Thomas Ward,
hoogleraar filosofie aan Baylor University,
verdient Scotus meer aandacht dan hij nu
krijgt (9), iets wat ik zelf van harte onder-
schrijf. Ward heeft al meerdere academische
teksten geschreven over het denken van Sco-
tus, maar komt nu met een korte introduc-
tie die geschikt is voor een breder publiek.
Hiermee levert hij een belangrijke bijdrage
aan het toegankelijker maken van Scotus’
gedachtegoed. In het boek focust hij op een
aantal centrale thema’s, waaronder Scotus’
filosofische argumentatie voor Gods bestaan,
zijn gedachten over analogisch en eenzinnig
spreken over God, zijn ideeén over waarom
de werkelijkheid is zoals die is, zijn visie op
de mens, en zijn denken over de incarnatie
en Jezus en Maria.

Ward geeft ons een boeiende schets van
hoe Scotus beargumenteert dat God bestaat
(10-25). Eerst beredeneert Scotus op basis
van de mogelijkheid dat iets begint te bestaan
en het gegeven dat er daadwerkelijk dingen
zijn begonnen te bestaan, dat er een eerste
oorzaak is. Vervolgens beargumenteert hij
aan de hand van de doelmatigheid van de
schepping dat er een bewust wezen is dat
een doel voor ogen had voor de schepping.
Aangezien het doel voorafgaat aan de schep-
ping is deze doeloorzaak zelf onveroorzaakt.
Verder wijst Scotus erop dat er in de werke-
lijkheid dingen zijn die beter, meer perfect,
zijn dan andere dingen. Dit wijst op het
bestaan van een maatstaf van perfectie, iets
dat helemaal perfect is. Dit perfecte wezen
zou vervolgens (per definitie) onveroorzaakt
zijn en niet een middel zijn voor een hoger
docl.

Als laatste beargumenteert Scotus dat
deze drie onveroorzaakte, zelfexistente
wezens eigenlijk één en dezelfde zijn. Er
is dus een perfecte eerste oorzaak waarop
de gehele geschapen werkelijkheid gericht

is. Deze laatste stap van Scotus is, ondanks



Wards uitleg, moeilijk te vatten. De kern is
dat het bestaan van meerdere zelfexistente
wezens zou vereisen dat er ook een eigen-
schap van zelfexistentie is die ze gemeen-
schappelijk hebben. Hun bestaan zou dan
afhankelijk of onafhankelijk moeten zijn
van deze eigenschap, maar beide opties zijn
onmogelijk. Dus kan er hooguit één zelfexis-
tent wezen zijn, dat niet als eigenschap maar
als essentie zelfexistentie heeft (23-24). Dit
doet denken aan Aquino’s opvatting dat er in
God geen verschil is tussen Zijn ‘essentie’ en
‘existentie’ Hoe de argumentatie van Scotus
zich verhoudt tot die van Aquino (zie Kerr,
2015), wordt echter niet besproken. Uitein-
delijk blijft Wards bespreking kort en schets-
matig. Wie Scotus’ argumentatie beter wil
begrijpen kan bijvoorbeeld Duns Scotus on
God van Richard Cross (2005) erbij nemen.
Als het gaat om het spreken over God
worden Aquino en Scotus vaak tegenover
elkaar gezet. Het verhaal gaat dat waar Aqui-
no alleen analogisch spreken over God toe-
laat, Scotus ook de mogelijkheid ziet om een-
zinnig over God te spreken. In de zin ‘Salomo
is wijs en God is wijs’ blijft de term ‘wijs’
volgens Scotus dezelfde betekenis houden,
terwijl de betekenis volgens Aquino verand-
ert als de term wordt toegepast op God. Aan
dit taalfilosofisch verschil tussen Aquino en
Scotus wordt soms veel opgehangen. John
Milbank wekte in zijn Theology and Social
Theory (1990) bijvoorbeeld de indruk dat
Scotus hiermee deels verantwoordelijk is
voor de seculiere moderniteit. Ward stelt
echter dat het onderscheid tussen Aquino en
Scotus in feite vooral cen verschil in termi-
nologie is. Hoewel God voor Aquino op een
andere manier ‘wijs’ is dan dat schepselen
‘wijs’ zijn, denkt Aquino dat er voldoende
overlap is om de betekenis van ‘wijs’ verge-
lijkbaar te maken. Juist deze overlap is voor
Scotus een reden om te stellen dat we wél

eenzinnig over God kunnen spreken (34-37).
Scotus’ visie op waarom de werkelijkheid
is zoals zij is benadrukt de vrijheid van God.
God had een hele andere wereld kunnen
maken, maar koos ervoor om deze te maken.
Dat is de reden waarom de dingen zijn zoals
ze zijn. Ward zet deze visie op behulpzame
wijze tegenover die van Gottfried Wilhelm
Leibniz, die stelde dat God deze wereld heeft
gemaakt omdat het de best mogelijke wereld
is (47-48). Hij slaagt er echter slechts beperkt
in om te laten zien dat Scotus echt kan ver-
klaren waarom God deze wereld heeft ge-
maakt. De verklaring van Leibniz is contro-
versieel, maar in ieder geval wel helder.

Met betrekking tot de aard van de schep-
ping treedt Scotus in de voetsporen van Ar-
istoteles. Scotus accepteert bijvoorbeeld de
vier aristotelische oorzaken en het onder-
scheid tussen ‘vorm’ en ‘materie. Toch legt
Scotus ook zijn eigen (christelijke) accenten.
Op basis van de vroegchristelijke eerbied
voor het lichaam van Christus concludeert
hij bijvoorbeeld dat de mens bestaat uit ma-
terie en meerdere vormen, waaronder ziel en
lichaam. Wat overbleef nadat Jezus stierf was
dus niet slechts materie, maar daadwerkelijk
zijn lichaam, dat met eerbied behandeld di-
ende te worden (58-61). Ook benadrukte
Scotus dat ieder individu een eigen ‘ditheid’
(haecceitas) heeft dat geen enkel ander wezen
heeft of kan hebben. Wij zijn dus echt uniek
en niet reduceerbaar tot eigenschappen die
anderen ook hebben. Dit maakt inzichtelijk
waarom jij een individuele mens bent, zelfs
als je allerlei zaken gemeenschappelijk hebt
met anderen. Scotus leverde hiermee een
originele bijdrage aan de middelecuwse fi-
losofie en een boeiend alternatief voor de
(aristotelische) visie dat materie zorgt voor
de individualiteit van dingen (67-80).

Bijzonder interessant zijn verder de
ideeén van Scotus over de incarnatie. Hij



beargumenteerde namelijk dat de Zoon ook
zou zijn geincarneerd als de zondeval niet
was gebeurd. God wilde de menselijke nat-
uur aannemen, zelfs als dit niet nodig was
voor onze redding. De God-mens Christus,
en niet de zonde, was dus de diepere moti-
vatie voor de incarnatie. Tegelijk blijft de
zondeval een felix culpa (‘gelukkige schuld’),
omdat de zondeval de aanleiding blijft voor
het verlossingswerk van Christus (137-140).
De incarnatie brengt ons bij een ander belan-
grijk thema: de moeder Gods. Scotus is een
prominente verdediger van Maria’s onbev-
lekte ontvangenis, dat wil zeggen, dat Maria
vanaf conceptie vrij was van de erfzonde.
De stellingname van Scotus is eenvoudig:
Christus redde zijn moeder op unieke wijze,
namelijk door haar te behoeden van de erf-
zonde, op basis van de grote verdienste van
zijn verlossend werk. Dat deed hij, omdat dit
uiteraard mogelijk was voor God, en omdat
het passend was om zo zijn moeder te eren
(141-145). Hiermee ging Scotus overigens in

tegen Thomas van Aquino, die de onbevlekte
ontvangenis verwierp. De huidige Rooms-
Katholieke Kerk staat, mijns inziens, op dit
punt dus dichter bij Scotus.

Ward sluit zijn boek af met een bijlage
over relevante literatuur voor wie zich verder
in Scotus wil verdiepen. Dat is waardevol,
maar raakt ook aan de zwakte van dit boek.
Doordat Ward voetnoten vermijdt vanwege
het populaire karakter van het boek, is het
niet altijd duidelijk of een idee daadwerkelijk
afkomstig is van Scotus, of bedoeld is als aan-
vulling op of verduidelijking van zijn denken.
Voor een dieper begrip van Scotus zijn meer
academische werken of primaire bronnen
geschikter. Ik zie dus uit naar de aanstaande
publicatie van Wards vertaling van en com-
mentaar op De primo principio van Scotus.
Dat gezegd hebbende: wie nog onbekend is
met deze grote Schot zal zeker wat hebben
aan Ordered by Love, en naast taaie passages
ook prachtige gedachten aantreffen in deze
korte introductie tot zijn denken.

M.]J.A. (Mark) Shaw heeft theologie gestudeerd aan de VU en de ETF in Leuven. Daarnaast is hij lid van de
redactie van Radix. Deze recensie vertegenwoordigt zijn persoonlijke mening en niet noodzakelijkerwijs die van

de gehele redactie. E mark.shaw2@gmail.com.

Literatuur

Cross, R. (2016). Duns Scotus on God. New York: Routledge.
Kerr, G. (2015). Aquinas’s Way to God: The Proof in De Ente et Essentia. Oxford: Oxford University Press.
Milbank, J. (1990). Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason. Oxford: Basil Blackwell.



